
Nick Bakalar – Richard Balkin

�

II. JÁNOS PÁL

BÖLCSESSÉGEI

A pápa az élet alapvető
kérdéseiről



�

MODERN LELKISÉG

�

II. János Pál pápa a keresztényeket lelki életük megújítá-
sára szólította fel. A pápa szerint, ahogy a testnek szüksége van
földi táplálékra ahhoz, hogy erősödni tudjon, úgy a léleknek is
innia kell az evangélium életadó vizéből. Csak akkor élhet tel-
jesnek mondható életet valaki, ha testi igényei mellett a lelkie-
ket is kielégíti.

A modern lelkiség mozgalmaiban II. János Pál pápa felis-
merte a vallásos érzület ébredésének értékeit. Ezek a mozgalmak
többek között mélyebb tiszteletre buzdítanak bolygónk iránt,
és meghaladják a vallás pusztán racionális formáit. Felébresztik
a képzeletet és a vallásos érzékenységet, amelyeket maga alá
temetett a modern materializmus és a szekularizáció. Ám ezzel
együtt a pápa egyértelműen elvetette a lelkiségnek azokat a mo-
dern formáit is, amelyek ellentétesek az Evangélium üzenetével,
és inkább csak összezavarják, mintsem tisztázzák az emberek
kapcsolatát Istennel.

II. János Pál különösen erősen hangsúlyozta az áldozás és
gyónás szentségének központi szerepét. A keresztények Isten-
nek az emberiség iránti szeretete mellett az eucharisztikus étke-
zésben tesznek tanúbizonyságot, és Isten kegyelmét a gyónás

� 21 �



szentségében kapják meg. A szentségekben való részesülésen
keresztül a mai keresztények mélyebb lelki valóságokat élnek át.

A technológiai fejlődés rohanásában az emberek elidegened-
tek egymástól. Ennek következményeként fordulnak új lelki
mozgalmak felé, amelyek hídként tűnnek fel számukra az em-
berek közötti szakadék felett. Bár II. János Pál pápa szerint az
Egyház tanulhat a különféle kortárs spirituális mozgalmaktól,
rendíthetetlenül tartotta magát az elmúlt kétezer év keresztény
hagyományaihoz. A modern világban a keresztények új, komp-
lex igények kihívásaival néznek szembe, míg ezzel párhuza-
mosan szilárdan tartják magukat bibliai örökségükhöz.

� 22 �



Ha a személyek és a közösségek nem látják szilárdan
biztosítottnak az erkölcsi, kulturális és lelki követelmé-
nyeket, amelyek az ember méltóságából fakadnak, és ame-
lyek az egyes közösségek, elsősorban a család és a vallási
közösségek sajátjai, akkor minden egyéb – a javakhoz
való hozzájutás, a mindennapi élet könnyítését szolgáló
technikai vívmányok bősége, az anyagi jólét bizonyos
szintje – először elégtelennek, majd a végén megvetendő-
nek bizonyul.

ENCIKLIKA A SZOCIÁLIS KÉRDÉSRŐL

(Sollicitudo rei socialis), 1987

�

Pusztán a gazdasági fejlődés nem képes felszabadítani
az embert – épp ellenkezőleg, még inkább szolgaságba
taszíthatja. Az a fejlődés, amely nem foglalja magába az
ember kulturális, természetfeletti és vallási dimenzióját, sőt
még ezeknek a dimenzióknak a létezését sem ismeri el,
és nem ezekhez alakítja törekvéseit és prioritásait, még
kevésbé járul hozzá az ember valódi felszabadításához.
Az emberek csakis akkor teljesen szabadok, ha eljutnak
önmagukhoz, jogaik és kötelességeik teljes birtokában.
Ugyanez mondható el a közösségekről is.

ENCIKLIKA A SZOCIÁLIS KÉRDÉSRŐL

(Sollicitudo rei socialis), 1987

�

A növekvő vallási közöny az Isten és az Ő szent mivolta
iránti érzék elvesztéséhez vezet, amely azonos a szentség,
a misztérium és a csoda iránti érzék elvesztésével. Ezek

� 23 �



az emberi hajlamok teszik lehetővé az egyén számára a
párbeszédet és találkozást Istennel. Az efféle közöny
szinte elkerülhetetlenül hamis erkölcsi autonómiához
és szekularizált életmódhoz vezet, amely kizárja Istent.
Az Isten iránti érzék elveszítését a bűn érzékelésének el-
veszítése követi, amely az egyén morális tudatában gyö-
kerezik. Ez a megtérés egyik fő akadálya.

LINEAMENTA AZ EGYESÜLT ÁLLAMOK PÜSPÖKI KARA

SZINÓDUSÁHOZ, 1996. szeptember 18.

�

Egy olyan világban, amelyet elárasztanak a minden
rendű és rangú audiovizuális üzenetek, szükség van a
csend szigeteire, ahol Isten hallatni tudja hangját, és a lé-
lek megérteni és befogadni képes az Ő szavait. Erre taní-
tanak titeket a szentek és boldogok tündökletes példái,
akik imádsággal teli életük emlékezetével dicsőítik Istent,
és a mártírok példája, akik szeretetből életük teljes aján-
dékának „elcsendesítését” választották, válaszul Istennek
az Igében és az eucharisztiában érzékelhető szeretetére.

BESZÉD AZ ISTENTISZTELET KONGREGÁCIÓJÁHOZ,
1996. május 3.

�

Sok ember van ma, aki tanácstalanul teszi fel a kérdést:
„Mi a lényege az Istennek szentelt életnek?” Miért köte-
lezzék el magukat erre az életformára, ha egyszer a jóté-
konyság és az evangelizálás területén oly sok szükség-
helyzet mutatkozik, amelyekben cselekedni lehet úgy is,
ha nem szenteli magát valaki Istennek? Vajon az Istennek
szentelt élet nem „elvesztegetése-e” az emberi erőnek,
melyet sokkal hatékonyabban is ki lehetne használni egy
nagyobb jó, az emberiség és az Egyház javára?… Ami az
emberek szemében az erők elvesztegetésének tűnik, az an-
nak, akit szíve legmélyén érintett meg az Úr szépsége
és jósága, ez világos válasz a szeretetre, a hála kifejezése

� 24 �



azért, hogy egészen különleges módon ismerheti meg a
Fiút, és részesedhet az ő isteni küldetésében ezen a világon.

APOSTOLI BUZDÍTÁS AZ ISTENNEK SZENTELT ÉLETRŐL

(Vita consecrata), 1996
�

A nagyböjt tehát gondviselésszerű lehetőség, hogy meg-
történjen a lelki elszakadás a javaktól, és ezáltal teljes va-
lónkkal nyílhassunk meg Isten felé. Mint keresztények-
nek, egész életünket Felé kell irányítanunk, mert tudjuk,
hogy ez a világ nem állandó lakhelyünk: „a mi hazánk
azonban a mennyben van”. (Fil 3:20) A nagyböjt végén,
a húsvét misztériumának ünneplésében bizonyosodik be,
hogy a nagyböjt alatt megtett út a csúcspontját önma-
gunknak az Atya iránti szabad és szeretetteljes odaadá-
sában éri el. Ezen az úton elindulva tanulják meg Krisz-
tus tanítványai, hogyan emelkedjenek felül önmagukon
és saját önző érdekeiken ahhoz, hogy szeretetben tudja-
nak találkozni testvéreikkel.

NAGYBÖJTI ÜZENET, 1996
�

Nem árt felidéznünk, hogy egy modern állam nem te-
heti politikai utasítássá sem az ateizmust, sem a vallást.
A fanatizmus és szekularizmus szélsőségeitől mentesen az
államnak a kiegyensúlyozott társadalmi környezet és egy
olyan törvényi keret megteremtését kell ösztönöznie, amely
lehetővé teszi minden ember és felekezet számára, hogy
szabadon gyakorolhassa vallását, hogy azt a közélet min-
den területén kifejezésre juttathassa, és hogy megfelelő
eszközöket és teret kapjon ahhoz, hogy saját lelki, erkölcsi
és polgári gazdagságát a nemzet javára tudja fordítani.

A SZABADSÁG ÉS A SZOLIDARITÁS DOKTRÍNÁJA –
Homília a havannai Forradalom terén tartott

szentmisén, 1998. január 25.
�

� 25 �


